LE PATRIARCHE (ECU,MENIQUE
BARTHOLOMEE

Et Dieu vit
que cela était bon

La vision théologique de la création
dans la tradition orthodoxe

Traduit par
JEAN-FRANCOIS COLOSIMO

LES EDITIONS DU CERF 7 7

fa
(onteWuce 207¢ 71 Vi)

Et Dieu vit que cela était hon

du créé ; de méme que I'Ecriture constitue un uni-
vers mirobolant, fait du ciel, de la terre et de tout
ce qui repose entre les deux.

Qu’en est-il, dés lors, de la vision théologique
et liturgique du monde qui est celle de I'ortho-
doxie?

Lorsque jétais enfant et que j'accompagnais
le prétre de notre village pour quelque célébra-
tion dans 'une ou l'autre des chapelles reculées
que compte mon ile natale d’Imbros en Turquie,
le lien entre la magnificence des paysages mon-
tagneux et la splendeur des offices liturgiques
se faisait flagrant. C'est que I'environnement
conf¢re un point de vue agrandi, panoramique,
du monde. La beauté de la nature suscite le plus
souvent une vision plus ouverte de la vie et de
I'univers, a I'instar de celle que procure, si I'on
veut, un cadrage de grand-angle sur un appareil
photographique. Vision qui, ultimement, nous
détourne nous autres, étres humains, du fait
d’user et d’abuser des ressources naturelles de
mani€re égoiste et mesquine.

Toutefois, afin que nous puissions atteindre

- un tel stade de maturité et de dignité a 'égard
- de Penvironnement, il est nécessaire que nous

10 |

ﬁ‘ /cgcw/ /C ((\/Vf _/(
(" “u/:/yﬂ

A!o_rs que le 111° siécle touchait 4 sa fin, saint
Antoine d'Egypte. le pére du monachisme,
s-attacha 4 décrire [a nature comme un ouvragé
qui-nous instruit sur la beauté de la création |
dmngz «Mon livre n’est autre que 'univers :
en lm,’ Je lis les ceuvres de Dieu. » La prodigieusc:
corpp:la:ion spirituelle qui porte le titre de
P_Iui‘omlie s¢ souviendra d’Antoine cumm;
dlsaf-lt.‘ « La création proclame 3 pleine voix
Cjeh%z qui est son auteur et son seigneur. » Cest
amsi que la théologie et la spiritualité orthodoyge
comprennent I'environnement. [ est, comme
¥ mmfterait saint Maxime le Confesseur au
VII® siécle, une dimension sacramentelle inhs-
rente a la ‘créatidn.'lje monde en sa totalité
O[?SCFV&I‘H([-“, compose une «liturgie cos:
mique». Car, selon Tes mots mémes de saint
Maxime : -
L’univers constitue un livre sacré dont les
tres et les syllabes sont les éléments universels

Io

let

En lisant le livre de la nature

prenions le temps d’écouter la voix de la créa-
tion. Et pour ce faire, nous devons d’abord nous
rendre silencieux. La vertu de savoir se taire est
sans doute la qualit¢ humaine que la Philocalie
place au plus haut. Le silence, phénomeéne essen-
tiel, revét en effet une importance capitale pour
le développement d’un éthos environnemental
harmonieux comme alternative a la relation
que nous entretenons aujourd’hui avec la terre
et a la dilapidation que nous exergons des res-
sources naturelles. Les Sentences des Péres du
déseri rapportent au sujet d’Abba Chacremon,
un moine du 1v¢ siécle, qu’il batit volontaire-
ment sa cellule « & une soixantaine de kilométres
de la premiére église et 4 une quinzaine de kilo-
métres du premier point d’eau» afin que ses
astreintes quotidiennes lui deviennent un tant
soit peu une occasion de lutter. Aujourd’hui
encore, en Turquie, a Heybeliada, ou Halki,
I'une des iles des Princes dans la Mer de Mar-
mara, toute circulation de voiture est proscrite.
En faisant silence done, nous apprendrons !
a percevoir comment «les cieux racontent
la gloire de Dieu et le firmament annonce
I'ouvrage de ses mains» (Ps 19. I). L'antique

|



Et Dieu vit que cela était bon

liturgie de saint Jacques, que 'on célébre seule- ;

ment deux fois I'an dans les églises orthodoxes,
affirme la méme conviction :

Les cieux chantent la gloire du Trés-Haut,
tandis que la terre proclame la domination de

Dieu, la mer claironne la puissance du Seigneur '
et toute créature matérielle et immatérielle préche

sa magnificence en tout temps.

Quand Dieu parla 4 Moise depuis le buisson- |

ardent, cette adresse advint par une voix silen-

simplement en contemplant ou en écoutant la
_ création. La nature est de la sorte un livre

grand-ouvert a tous et dans lequel tous peuvent -

lire et apprendre. Chaque plante, chaque
animal, chaque organisme microscopique
dévoile un récit, déploie un secret, dénote une
extraordinaire cohérence et élégance, qui sont
interdépendants et complémentaires. Tout
converge vers la méme rencontre et le méme
mystére. e

2|

Et Dieu vit gue cela était bon

;\méanlic. Quand commencerons-nous cnfin
a apprendre et a enseigner alphabet de ce
langage divin si mystérieusement caché dans la
nature?

cieuse, comme nous le fait savoir saint Grégoire
de Nysse dans son cuvre mystique fondamen- |
tale, La Vie de Moise. Pour saint Grégoire, |
nous pouvons discerner la présence de Dieu

En lisanit le livre de la nature

Le méme flux de communication et prodige
de communion se découvre dans les galaxies ou
les myriades d’étoiles laissent également voir la
méme beauté mystique et le méme ordre mathé-
matique de l'interrelation. Nous n'avons nul
besoin d’une telle appréhension pour croire en
Dieu ou pour prouver supposément son exis-
tence. Nous en avons besoin pour respirer:
nous en avons besoin pour simplement étre.
La coexistence et la corrélation dans notre
monde entre Iinfini sans limite et la plus insi-
gnifiante des choses finies tissent une concéle-
bration de joie et d’amour.

11 est malheureux que nous traversions nos
vies sans méme noter le concert environne-
mental qui se joue au dehors de nous, a l'entour
de nous, devant précisément nos yeux et nos
oreilles. Au sein de cet orchestre, le plus menu
détail joue un rdle crucial et chaque élement
banal prend une part essentielle. Aucun de ses
membres. humain ou autre qu humain, ne peut
en étre retiré sans que I'entiére symphonie n’en
soit altérée. Aucun arbre, aucun animal ne peut
en Gtre 6té sans que la représentation totale ne
s'en trouve profondément mutilée, si ce n'est

RE

é“ H/‘f:(a € wt(/LarlayG

3(’ ’!pk\/':\ﬁ/ulmou.fq

Dans sa principale proclamation et profes-
sion de foi. connue comme le credo de Nicée-
Constantinople, I'Eglise orthodoxe confesse
«un seul Dieu qui a fait le ciel et la terre, les
choses visibles et invisibles ». Aussi, I'approche
de Penvironnement qui est celle du christia-
nisme orthodoxe découle-t-elle de la croyance
fondamentale que le monde a été créc par Dieu.
Les Ecritures, juives et chrétiennes, déclarent
que «Dieu vit tout ce qu'il avait fait: cela
était trés bon» (Gn 1, 31). En fait, le mot grec
pour «bon» renvoie & la beauté ¢t non pas
simplement & la bonté: le monde fut crée beau
par un créateur aimant.

C'est & cette foi premiére dans la sacralité et
la beauté de la création que I'Eglise orthodoxe
rattache la conception qui est la sienne, et qui ne
jui est pas moins cruciale, de la transfiguration
du cosmos. 1’accent propre que lui confére la
théologie orthodoxe, en le portant sur I'homme

| 17



Et Dieu vit que cela était bon

et sur le monde, transparait singuliérement
dans son calendrier liturgique. La féte de la
Transfiguration du Christ, célébrée le 6 aoft,
marque la consécration de 'entiére création
qui, par-la, regoit et offre un avant-goft de la
résurrection finale et de la restauration de toutes
choses dans le siécle a venir. Les Homélies maca-
riennes, qui datent du v¢ siécle, soulignent la
refation entre la transfiguration du Christ et la
sanctification de la nature humaine:

Tout comme le Corps du Seigneur fut glorifié
quand il monta [sur le Thabor] et fut changé en
radiance et lumi¢re infinie, de méme notre nature
humame est transformée en puissance de | Dieu.
¢tant embrasée de feu et déclat [Homelie XV].
Pour autant, les hymnes chantés lors de la

féte étendent cette lumicre divine et cette puis-
sance transformatrice a tout 'univers '

Aujourd’hui sur le mont Thabor, dans [a mani-
festation de Ta Lumiére, O Seigneur, Tu étais un
avec la lumiére du Pére sans commencement.
Nous avons vu le Pére comme lumiere et I'Esprit
comme lumiére guidant I'entiére création dans la
lumiére.

18 |

La théologie orthodoxe et 'environnement

De surcroit, la féte du Baptéme du Christ. le
6 janvier, est dite la Théophanie, I'Epiphanie
de Dieu, en ce qu'elle manifeste I'obéissance
parfaite du Christ au commandement originel
de la Genése et rétablit la finalite du monde tel
qu’il fut créé et voulu par Dieu. Les hymnes de
ce jour proclament:

La nature des eaux est sanctifice. la terre est
bénie et les cieux illuminés, afin que par les élé-
ments de la création, que par les anges, par les
étres humains, p;ﬁ les invisibles et les visibles, le
Trés Saint Nom de Dieu soit glorifié.

L’amplitude et la Qrofonduur de la_vision
cosmique de I’ orthodoxie requiérent que I'hu-
manité vaille pour partie dans cette «theo-
phanie» qui dépasse immanquablement toute
forme d'individuation. La race d’homme joue
certes un role unique, garde une responsabilité
unique, mais elle n'en est pas moins qu’une part
de P'univers en ce qu'elle ne peut étre ni congue,
ni considérée d part de I'univers. Comme le dira

saint Maxime: « Les étres humains ne sont pas _,

isolés du reste de la création. Ils sont liés, par

leur nature méme. a la totalité de la création. » | |

D)

Et Dieu vit que cela était bon

L’environnement naturel qui est le notre cesse
par- -1a d’étre ce presque-rien-que nous objecti-
vons froidement, que nous exploitons égoiste-
ment, pour se faire 4 son tour une part de la

4/ «liturgie cosmique», de la célébration de I'in-

" terrelation et de I'interdépendance essentielles

de toutes choses. Fclairage en vertu duguel,

Dostoievski, dans son chef-d’ceuvre Les Fréres
Karamazov, nous exhorte de la sorte:

Aime toute la création de Dieu, tout d’elle et
chaque grain de sable, aime chaque feuille,
chaque rayon de la lumiére de Dieu. aime les
animaux. aime les plantes, aime toutes choses. Si
tu aimes tout, tu percevras. le mystére divin dans
les choses. B

Selon la Révélation, la création, dans s sa
dimension physique et matérielle, fut octroyée
par Dicu a I’humanité comme une gracieusete,
assortie du commandement de servir et de pre-
server la terre (Gn 2, 15). Néanmoins, le premier
homme et la premiére femme mésusérent du don
de la liberté, préférant se détacher du Dieu
donateur pour s’attacher a la donation de

Dieu. La double relation de I'humanité @ Dieu

20 |

La rthéologie orthodoxe et Uenvironnement

et a la creation en fut dcnatune et 'humanité
neut plus de cesse que d’liser et de consumer les
ressources de la terre. Ainsi, la béatitude
humaine qui jaillissait de 'amour entre Dieu et
I"humanite ayant fini par se tarir, "humanité
chercha 4 combler ce vide en puisant dans le

crég, et non plus en retirant de son Créateur la,

“béatitude qui lui faisait désormais défaut. D’un
utilisateur reconnaissant, 'homme devint un
abuseur avaricieux. Pour amender cette situa-
tion, les étres humains sont appelés a revenir a
un mode de vie «eucharistique » et « dscchquc»

cest-a-dire a étre dans une attitude de gratitude,
en rendant gloire a Dieu pour le don de la créa-

tion, et de respect, en sc montrant responsables

au sein du réseau de la création.



D?; C'/VCJ CU(LM(;/ ‘,eﬂ

C( /(.9((?{(7(/(5

Il est nécessaire et utile d° ‘approfondir
ces deux termes importants: « euchaﬁf@ue »
et «ascétique». lls sont tous deux d’origine
comme d’usage théologique et I'Eglise est
requise de les enseigner a ses éléves, de les pré-
cher a ses fideles. Le champ du premier d’entre
cux est ais¢ a delimiter. Le terme dérive du mot
grec eucharistia qui signifie « merci », au sens de
«rendre grdce », par lcquei on emend eaale-
ment ['essence ]
Dans EFj!se orthodoxe, la divine lﬁi.ligie est
aussi nommée la sainte ou sacrée Eucharistie.
En appelant a un esprit euuhanslxquc IEghqe'
orthodoxe nous rappelle que Ie 1
se réduit pas niment a une possession ou une
propri€té qui seraient ndtres, mais qu’il consiste
plutdt en un trésor et un cadedu un cadeau du
Dieu créateur, un cadeau de guérison, un
cadeau tout de merveille et de beauté. Aussi la
réponse appropriée a la réception d’un tel don

| 2s

Des étres eucharistiques et ascétiques

renvoi a un sujet rationnel ou social : par-dessus
tout, les étres humains sont des créatures
cucharist"qus:s capables de gratitude et investies
du pouvoir de bénir Dieu pour le don de la
crea.non Encore une fois, le mot grec pour
bénédiction — eulogia — implique que 'on a un
bon mot a dire sur quelqu’'un ou sur quelque
chose ; ¢’est le contraire de maudire le monde.
Les autres animaux expriment leur gratitude
par le fait d’étre ce qu’ils sont, ‘de vivre leur
niilieu selon leur propre mode instinctif. Pour
autant nous, épt_rpegjm_ains, NOus avons ce sens
de la coﬁsﬁgnw de soi_que nous exergons de
maniére intuitive et par-la, de maniére cons-

ciente et délibérée, nous pouvg_qgﬂ;gmcxmer*

Dieu pour le monde en exprimant une joie
toute eucharistique. Sans cette faculté de rendre
grace, nous ne sommes pas authentiquement
humains.

Un esprit_eucharistique requiert également
d’user des ressources naturelies dans un esprit
récomrdlssant en les offrant en reiour 4 Dieu

créé ne .

avec discernement. En effet, nous n'avons pasa ’

offrir que les ressources de la terre, mais égale-
ment nous-mémes. Dans le sacrement de I'eu-

|27

LM

i
|

!

,
.
|
|
,

Et Dieu vit que cela était bon

est-elle de I'accepter et de Pembrasser avec gra-
titude et action de grﬁces

Le fait de rendre grice souligne la vision
du monde sacramentelle de I'Eglise orthodoxe.
Dés T'instant méme de la création, le monde
fut offert par Dieu comme un don devant
étre transformeé et retourné en gramude Clest
précisément ainsi que la spiritualité orthodoxe
s'exempte de la problématique de la domination
du monde par I'humanité. Car si le monde est
un mystére sacré. cette certitude interdit, en sot,
toute entreprise humaine visant & s’en rendre le
maitre. En effet, 'accaparement ou le contrdle
des ressources de la plancte s'assimilent plutot
au «péché originel » d’Adam qu’ils n'illustrent
le don merveilleux de Dieu. Ils résultent de
I'égoisme et de l'avidite qui surgissent avec
P'aliénation de Dieu et T abandon de la concep-
tion sacramentelle du monde. Le péché sépare T
sacré du profane, rejetant ce dernier dans e
registre du mal et le réduisant a une proie a
exploiter.

Rendre grice est donc une caractéristique

1rreduct:blc €t incessible des étres humains. |

L’ humamté ne peut étre definie par le simple

% |

Et Dieu vit que cela é1ait bon

| charistie, nous rendons a Dieu ce quiest 4 lui, le

pam et !E \{glﬁpar ct avechl entiére communauté
qui s’offre elle-méme en humble gratitude au
Créateur. A cause ise de quoi, Dieu transforme le
pamn et le vin, c’est-a-dire le monde, en mystére
de la rencontre. Nous tous et toutes choses
representons les fruits de la création qui, n “étant
plus captifs du monde déchu, se trouvent resti-
tués en tant que libérés, purifies de leur état
déchu, aptes a recevoir la divine présence au-
dedans d’eux- memes

coup Ia .,L,Je qui vient du ravissement que lui
procure ce dont 1l est reconnaissant. Quiconque
a I'inverse ne ressent pas le besoin de rendre
grace pour la merveille et 1a beauté du monde,
qui fait montre au contraire d’égoisme ou d’in-
différence, ne pourra jamais expérimenter cette
joif: profonde ou divine mais n’éprouvera que
peine attristée ou satistaction nassouvie. Une
telle personne ne fait pas que maudire le
monde, elle experlmente le monde comme
mdledlcnon Cest pnurqum certains qui ont
beaucoup peuvent étre si amers tandis que
d’autres qui ont peu peuvent étre si ameénes.

)



Des étres eucharistigues et ascétiques

Le second terme qui décrit la réponse
humaine ‘adéquate au don divin de la création
est «ascétique ». Il dérive du verbe grec askéo,
lequel signifie le traitement d'un matérian brut
a force d’entrainement et de talent. Clest de 13
que provient I'«éthos ascétique » de I'ortho-
doxie qui encourage le jeine et les disciplines
spirituelles du méme type. Ces pratiques nous
font reconnaitre que tout ce que nous prenons
pour acquis reléve de dons divins qui nous
sont accordés pour satisfaire nos besoins a la
condition qu’ils soient partagés équitablement
par tous. Ils ne sont pas faits notres, toutefois,
pour que nous en abusions et les dilapidions
simplement parce que nous aurions le désir de
les consommer ou la capacité de les payer.

L’éthos ascétique consiste dans I'effort disci-

pliné de protéger le don de création et depré-
server I'intégrité de la nature. C'est un combat
pour i"autolimitation et I'autocontrole par
lequel, volontairement, nous ne consommons
plus chaque fruit mais au contraire manifestons
frugalité et abstinence envers certains fruits afin
de priser tous les fruits. La protection et la limi- |
tation sont ensemble des expressions de I'amour /

|2

Des éires eucharistiques et ascétigues

outils de violence et de mort. Alors, la création

d'un c6té et I'humanité de I'autre — celle qui

~—englobe et celle qui est englobée ~ correspon-
~dent 'une a lautre et coopérent 'une avec

- lautre, car elles cessent d’étre en contradiction,
en conflit ou en compétition. Alors, de méme
que humanité offre la création dans un acte de
service et de sacrifice sacerdotal en la retour-
nant & Dieu, de méme la création s’offre elle-
méme en retour comme un don i I’humanité
pour les générations futures. Alors, tout devient
une forme d’échange, le fruit de I'abondance et
un accomplissement de Pamour. Alors, tout
assume sa disposition et sa destination origi-
nelles telles que Dieu les voulut dans I'instant
méme de la création.

|

!

Er Dieu vit que cela était hon

pour I'entiére 'humanité et pour toute la créa-

tion. Seul un tel amour peut prévenir le monde

du gachis irrationnel et de la destruction inévi- /

table. A la fin des fins, de méme que la vraie |
nature de Dieu est 'amour (1 Jn 4, 8), I'huma- |
nité est originellement et essentiellement des-
tinée 4 la tiche d’aimer. ;
Notre finalité se conjugue de la sorte avec la
priére du prétre lors de la divine liturgie : '

Ce qui est a toi, le tenant de toi, nous te I'of- |
frons en tout et pour tout - nous te louons, nous
te bénissons et nous te rendons grice, 6 Seigneur.

Alors, nous sommes a méme d’embrasser |
tous les étres et toutes les choses — non pas
avec crainte ou convoitise, mais avec amour et |

joie. Alors, nous apprenons & nous soucier |
des plantes et des animaux, des arbres et des

rivieres, des montagnes et des mers, de tous
les étres humains et de tout I'environnement {
naturel. Alors, nous découvrons la jubilation|

- plutét que d’infliger I'affliction — au sein de \
notre existence, au mitan de notre monde: et
par suite, nous fagonnons et promouvons des
instruments de paix et de vie&:t non pas des

30 |

[—(A g(’«'ju,cy es SHVVI

c{(’ /ﬁ. (véa ;LL; - L'Vwafl,j
— [ = M /
(/Cﬂ; Aok aktvwau(,x

La breve mais puissante affirmation que

Pon trouve au premier chapitre de la Genése
s’accorde avec la compréhension que la théo-
logie, la liturgie et la spiritualité orthodoxes se
font de la majesté de la création.

e

Dieu dit: «Que la terre verdisse de verdure:
des herbes portant semence et des arbres fruitiers
donnant sur la terre selon leur espéce des fruits
contenant leur semence» et il en fut ainsi [...]. Et
Dieu vit que cela était bon. Il y eut un soiret il y
eut un matin: troisiéme jour [Gn 1, 11-13].

Nous connaissons tous I’essence nutritive et
thérapeutique des plantes. Nous apprécions
tous leurs bienfaits variés, féconds ou esthé-
tiques :

Considérez les lis, comme ils ne filent ni ne
tissent. Or, je vous le dis, Salomon lui-méme,
dans toute sa gloire, n’a pas été vétu comme
P'un d’entre eux [Lc 12, 27].

| 3s

i




Et Dieu vit que cela était bon

mM_efme lgs plus humbles et les plus anodines
anifestations du monde créé par Dieu com-
gge;mept les ¢lements les plus fondamentaux

a vie et les aspects les &ci

: plus précieux
beauté naturelle. ? del
Néanmoins, a

., a cause du surpétura
> : ge et de
:f:_: tileﬂf%l;e_slahon, nous tendorhﬁﬁ’erturber
I,.q_ ibre du mqnde veégétal. Que ce soit par
V;mga_g_aqq excessive ou par I'urbanisation sau-
d_hge, nous interrompons la magnifique épopée
u monde naturel. Nos inclinafions égoistes

nous its a i
fo ont con_duns a ignorer les végétaux ou a
| :oier leur importance. Notre compréhension
plantes est incompléte et sélective. Notre

approche, orientée ver: édati
2 s la prédation ¢
sur le profit. S

: l;cyull'tam, les plantes sont le ceeur et la source
e la vie. Elles nous permettent de respirer et de

:gyi;}l_; Elles sont au fondement de la vie spiri-
uelle et culturelle. Que serait un monde sans

é_»'egctation, sinon un monde dépourvu du se

_s%de la beauté ? En réalité, un tel monde est i[xconS
cgvable,'inimaginabie. Il reviendrait 4 cont .
dire la vie elle-méme. Il équivaudrait 4 la liﬁlg-

. sl
1l ne saurait étre de monde qui précipite la pour-

% |

Enseigner les jours de la création

suite d’un développement insoutenable sans
critique et sans controle. Il ne saurait étre de
planéte qui accélére téte baissée, yeux clos, sur
la voie du réchauffement climatique. Il 0’y 2
plus alors que friche et dévastation. Vouloir
Vexcuser ou le justifier revient a nier la réalité
de la pollution de la terre de I'eau et de l'air.

Les.végétaux sont également les plus sages
des maitres et les meilleurs des modeles. Car
ils se tournent veré'@fﬁ"iﬁa"ﬁ'iEﬁérissent
Pair pur. Leurs racines plongent dans Jes pro-
fondeurs alors que leur faite gagne les sommets.
1ls se satisfont et s¢ nourrissent de si_peu. Iis
transforment et-décuplent ce qu'ils tirent de la
nature, y COmpris c& qui semble perdu ou inu-
tile. 1ls s'adaptent spontanément et produisent
abondamment — que c& soit pour la subsistance
ou 'admiration des autres. IIs se plaisent dans
le microcosme qui est le leur tout en contri-
buant simultanément au macrocosme qui les
entoure.

11 est dit que Dieu, dans les derniers jours de
la création, fit les animaux dans leur diversité et

créa Phomme et la femme a son image et a sa
ressemblance (Gn 1, 26). On omet souvent de

| »

Et Dieu vit que cela était bon

noter, cependant, que le sixiéme jour ne fut pas
uniquement consacré a fagonner Adam a partir
de la t'erre, Ce fut en fait un jour commun
partagé avec la création de nombreux « étres‘
vaﬂvants, selon leur espéce: bestiaux, bestioles
bétes sauvages selon leur espece» (Gn 1 24),
Cette étroite relation entre i’humanité’ei lf;
reste de 1%1 création, depuis le moment méme
de ‘la genése, représente assurément un rappel
puissant et capital du lien intime que nous
entretenons en tant qu’'étres humains avec le
régne animal. §'il est indiscutablement quelque
ci;ose d’unique dans la création de 'homme a
l'npage de'Dieu. ce qui nous unit dépasse ce
quf nous separe avec les autres créatures ainsi
qu’avec I'ensemble de I'univers créé. Telle est
13.’1(@9__11__tu nous avons réapprise ces derniéres
décennies — mais gue nous avons eu a re-
apprendre de rude fagon. S
Qette k:‘r;,'on: il y a longtemps de cela, les
saints de I'Eglise primitive la dispensaient déja
en | ‘Q'{lg'gt: Ils savaient qu’une personne au ceur
pur était & méme de ressentir notre lien au reste
de.la création, particuliérement avec le monde
animal. C'est la une realité dont attestent les

3% |

Enseigner les jours de la création

paralieles qui abondent dans les chrétientes
occidentale et orientale, de Frangois d’Assige
s'adressant aux éléments de Tunivers au
Movyen Age a Séraphin de Sarov nourrissant
un ours dans les foréts du grand Nord aux
Temps modernes, pour ne mentionner qu’eux.
Ce lien n’est pas simplement & motj_ogggL; il
et profondément spirituel dans sa raison ¢!
dans son centenu. 11 donne un sens de conti=- |
nuité et de communauté avec 1 sation
tout en octroyant du méme mouvement une
expression d'identité et de compassion — la
reconnaissance que, selon les mots de saint
Paul, «toutes choses furent créées en Christ et
en Christ subsistent toutes choses» (Col 1, 15-
17). Clest pourquoi Ab\;aﬁ_kaﬁgg_@g_lﬁﬁr}jve peut
&crire depuis les déserts de I'antique Syrie:
Qu'est-ce qu'un coeur compatissant? Clest un

ceeur qui britle d’amour pour l'entiére création :
pour les étres fumains, pour les oiseaux, pour les
bétes, pour les démons — pour toutes les créatures
de Dieu. Quand de tels gens s¢ remémorent ou
contemplent le cree, leurs yeux s'emplissent de
pleurs. Une compassion débordante dilate leur

cceur petit et faible et ils ne peuvent supporter

| »



———

Et Dieu vit gue cela était bon

d’entendre ou de voir une quelconque souffrance,
méme infime, étre infligée a quelque créature.
Aussi ne cessent-ils de prier en larmes pour les
animaux irrationnels, pour les ennemis de la
Vérité, et méme pour ceux qui leur font du mal,
implorant que tous puissent étre gardés et par-
donnés par Dieu. lls prient méme pour les reptiles
avec une si grande compassion qu’elle s’éléve infi-
niment dans leur caeur jusqu'a ce qu’ils resplen-
dissent a nouveau et rayonnent de gloire a I'instar
de Dieu [Traité 48]

Ainsi, 'amour que I'on porte 4 Dieu, aux
étres humains, et "amour que I'on porte aux
animaux ne peuvent étre formellement séparés.
Uncjngrarchlsatxon par ordonnancement des
priorités est possible, mais non pas une discri-
mination par effet de comparaison. La vérité
est que tous nous formons une famille — étres
humains et monde vivant confondus — et que
nous tous regardons vers Dieu le créateur:

¢o

Tous cherchent auprés de toi afin que tu leur
donnes [.]. Tu ouvres ta main, ils se rassasient.
Tu caches ta face, ils s’épouvantent, tu retires leur

souffie, ils expirent, a leur poussiére ils retournent
[Ps 104, 28-29].

Et Dieu vit que cela était bon

B

/ confrontons nous rappelle les dimensions et Jes

Wgﬂes s du péché qui sont plus
grandes que simplement sociales ou étroitement
spirituelles. C’est ma conviction que chaque

acte de pglluuon ou de destruction de I'envie

ronnement représente. uneﬁffeng | Qleu en
tant que createur

Nous sommes, en tant qu’étres es_humains,
responsabies de la g_rggfjon Or nous nous
sommes.comportés comme si nous en étions

: \ les possesseurs. La question de I'environnement

. ne reléve, en soi, ni de I’ éthique ni dela mqrale_

;'E“ 4 TR el _,_..--v-"“"““"'"‘

. Clest une question wque qui requiert une

,f' nouvelle maniére d’exister ainsi quune nouvelle |

manicre de subsister. Le repentir requiert pré-
cisément un changement radical d’attitude,
une vision 1 renouvelée et une p perspecuve

neuve. Le mot grec qui en est ’équivalent,

mepnom signifie une transformation intérieure j
qui_implique inévitablement un changement |

/ général de conception du monde. Nous ne

\ DOUS repentons pas simplement pour les actes
qui nous font ressentir notre manquement dans
notre relation 4 Dieu. Nous ne nous repentons
pas simplement pour les actes qui nous fom

a |

N e A L R L

— -.m""'.-—._"-‘-

/I’Ea(gV veiev /L
vw/ww f((', QC’JLCc

Si Ia terre est sacrée, notre relation avec
I'environnement est mystique ou sacramemelle
autrement dit, elle contient ia semence et la
trace de Dieu. A bien des égards, done, le
«p_g’_l_}_ﬁ d’Adam» tient précisément dans son |
refus de recevoir le le monde comme don de la
rencontre et de la communion avec Dieu et
avec le reste de la création. L’ Epltre aux
Romains de saint Paul souligne les consé-
quences de la chute, que « toute la création, du
commencement jusqu’a ce jour, comme nous le
savon:. gemit en travail d’ enfdntement »{Rm 8,

22), mais aussi qu'elle « «attend et aspire a la
revelauon des enfants de Dxcu » (Rm 8, 19).

Trop longtemps néanmoins nous nous
somines concentrés, en tant qu'Eglises et com-
munautés religieuses, sur la_ notion de péché
comme rupture dans les relations mdmduellcs
entre nous-mémes ou entre "’humanité et Dieu.
La crise environnementale a laquelle nous nous

f

Interpréter la notion de péché

éprouver notre culpabilité dans notre rapport

aux autres. Nous Mm@utﬁt du
b:als avec lequel nous envisageons le monde et
par lequel nous traitons ‘invariablement et ne

Cessons en fazt de maltraiter le monde autour
de nous. i

Vo:la pourquoi gueérir lenvuorn‘n?{nem
meurtri est une guestmndauthcnnmaal
demmj’humamtcﬁ_dﬁlor re créé. Nous
sommes appe!es a éten _g:,la_c&n___pgon tradi-
tionnelle du_péché par-dela ses consequences
individuelles ou_sociales, a la catastrophe

la, 4
ecolegg’ guc Il y a plusieurs années de ce

l Foccas ;on unc conferencc nous déclarions
de]a. T = ;

Commettre un crime contre la nature est un
péché. Pour ce qui est des étres humains, réduire
Tes espéces a I'extinction et détruire la biodiversité
de la création de Dieu, dégrader 'intégrité de
la terre en raison du changex;}ent( chn‘_na%:que,
dépouiller la terre de ses foréts naturelles (]et
épuiser ses zones humides, contaminer ['eau, la
terre, I'air et la vie de la planéte, tous s ces fctcs
sont des péchés.

b



Er Dieu vit que cela était bon

Au regard de quoi, la notion de _péché doit -
etre elargie afin d’inclure tous les étres humains
et I'entiére nature crééeLes religions doivent
devenir sensibles d la gravité et aux implications
de ce type de péché si elles veulent encourager
les valeurs pertinentes et inspirer les indispen-
sables vertus que requiert la sauvegarde de Ia
creation de Dieu dans ses expressions humajines.
animales, végétales et minérales. Lors des négo-
ciations internationales qui se déroulérent 4
La Haye en 2000, nous avons fortement sou-
ligné la menace que représente le réchauffement
global pour les fragiles écosystémes de notre
planéte, mais aussi le besoin impeératif et
urgent de voir Pensemble des religions marquer
la_nécessité d'une forme renouvelée de repen-
tance dans notre attitude envers la nature,

Er Dieu vit que cela était bon

le moins se le permettre. Aussi le probléme
¢cologique de la pollution est-il intrinséque-
ment li¢ au probléme social de Ia pauvreté. Et

toute activité écologique est-clle ultimement

jaugée et jugée par son impact et son effet
sur les autres. a commencer par les pauvres
(Mt 25).

Comment, dés lors, le respect pour I'environ-
nement naturel se traduit-il dans les postures
et les actions contemporaines ? La question de
la pollution et de la dégradation de I'environ-
nement ne peut étre isolée dans le seul but de
la comprendre ou de la résoudre. L’environne-
ment_est la_maison qui entottrcfi"_T’_egbé'ge
humaine et cnmp}end Phabitat humain. Lenvi-
ronnement ne peut donc étre appréhendé ou
assigne en soi, sans un lien direct avec la créa-
ture unique qu’il englobe, a savoir 'humanité.
Le souci de I'environnement implique aussi le
souci des problémes humains que sont la pau-
vreté, la soif et la faim. Ce lien est indiqué sans
fioriture dans la parabole du jugement dernier
quand le Seigneur dit: «Javais faim et vous
m’avez donné a manger, j’avais soif et vous
m’avez donné a boire » (Mt 25, 35).

50 1

p
/&w€(7(,fm(CJ, $dcia (-’J
(xo{c f(7v0f ] €((7ua\4.('7(,€1

La théologie orthodoxe se saisit de ce ques-
tionnement a I'étape suivante, en ce qu’elle
reconnait la création dans sa part naturelle
comme inséparable de I'identité et de la destinée
de I'humanité, chaque action humaine laissant
une empreinte durable sur le corps de la terre.
Le comportement et les attitudes de 'homme
envers le créé influencent et reflétent les atti-
tudes et le comportement de 'homme envers
les autres hommes. L’écologie est nécessaire-
ment lice, comme I'indiquent I'étymologie et
la signification du mot, a I"économie — or, la
globalisation économique que nous connais-
sons est tout simplement en train d’excéder la
capacité de notre planéte 4 la subir. L'enjeu
n’en est pas notre seule aptitude a vivre de
fagon durable, mais notre survie elle-méme.
Les scientifiques estiment que ceux_qui auront
le plus a souffrir du réchauffement climatique
dans les années a venir seront ceux qui peuvent |

'49

2 iales iti iC iques
Conséquences sociales politigues et economiq

Le souci des problémes écologiques ne peut
done &tre distinct du souci des problemes de
justi'c‘éfgéciaie et M{icqligremcp_t,idg_lﬂ,, faim
dans e monde. Une Eglise qui néglige de pnel:
pour I'environnement est une Eglise qui refuse
d’offrir boissons et nourritures a lhumaq}t?
souffrante. Dans le méme temps, une socicte |
qui ignore le mandat qu’elle a de prencvife‘ so0in
de tous les étres humains est une sociéte qui
maltraite la création méme de Dlel'l, ¥ c_ompnf,
son environnement naturel. Ce qui equivaut a

une sorte de blaspheme. .

Les termes écologie et économie partagent
la méme racine étymologique. Leur (?ommuq
préﬁgé,ﬂéco. dérive du mot grec oikos ql.?x
signifie maison, habitation, res@egﬁ;;. filvcst‘
ce};endam indigent et ingrat que nm{s d)ft)ﬂ:
restreint I'application de ce mot a nous
mémes., comme si nous ¢tions les seu}s a i}ablter
le monde. Le fait est quaucun systeme ss?_o_n,qi
mique — quel que soit son degre d’avancemen

technique ou social — ne peut survivre a-Peffon=_

drement des systémes environnementaux qui le

fondent et I'étayent. Cette planéte est c_:ert;:s
notre maison, mais elle nen est pas moms Ia

s

3



Et Dieu vit gue cela étaii bon

maison de tout un chacun, de toute creature
anmimée, de toute forme de vie créée par Dieu.
C’est une marque d’arrogance de penser que
nous, étres humains, serions les uniques habi-
tants de ce monde. Par-la, ¢’est également une
marque d’arrogance de laisser penser que
la présente génération serait seule a devoir

jamais habiter la terre.

La pauvrete qui compte parmi les problémes
éthiques, sociaux et politiques les plus drama-
tiques, est par conséquent immédiatement et
intrinséquement 1ide & la crise ¢écologique. Un
agriculteur pauvre d’Asie, d’Afrique, mais aussi
d’Amérique ou d’Europe se heurte quotidienne-
ment a cette reéalité. Pour lui et ses semblables,
I'usage abusif des moyens technologiques ou
I'éradication des arbres ne sont pas que nuisi-
bles a 'environnement ou délétéres pour la
nature ; il y va plutét d’une menace concréte,
extréme pour la survie méme de leurs familles.
Des mots tels que « écologie », « déforestation »,
«surpéche » sont absents de leurs conversations

et préoccupations ordinaires. Aussi le monde
«developpé » n'est-il pas en droit d’ ex;ger?es
pauvres «en voie de deveToppement» une

52 |

T ———

Et Dieu vit que cela était bon

/3 nique fabriqué par le besoin d'une croissance

]

b

| constante de la productmn et d’'une augmenta-

. tion permanente de la c consommmqn Toute-

fois. placer ces deux «nécessités» sur un pied
d’égalité impose a la société un horizon impla-

cable d’expansion et de perfection infinie, tout

en réservant le pouvoir de le limiter a des oli-
garchies toujours plus rétrécies. Parallélement,
les besoins de consommation réels ou imagi-
naires s’amplifient continuellement et se pro-
pagent rapidement C’est ainsi que l’économie
v1c1f:ux s'affranchit de_ lQuLcnuzm d utlhte ou
“d’intérét proﬁr—éﬁf—ﬂt humain. Il n’est, des lors,
d’autre impératif qu'un changement radical de
pa adigme dans les spheres poimque et econo—
mique. Un paradigme privilégiant la valeur ori-
gm“ﬂE et unique de la personne humaine. Un
‘paradigme conférant enfin un v1sage humam
aux notions d’emploi et de productlv:te .

Conséquences sociales politiques et €cONOMIGUES

tion des rares paradls tcrrebtres qul demeurent
encore; et ce, articulicrement a la lumiere de
I'inégalite qui veut que moins de 10% de la
population mondiale consomme plus de 90 %
des ressources naturelles. Or, a la condition
d’y avoir €té éduqué, le monde «en develop-
pement» ne¢ manquerait pas de se montrer
mieux disposé et plus désireux de coopérer a
la sauvegarde de la création que le monde
«développé ».

Inhérent a la question de la pauvrete, le pro-
bléme du chomage empoisonne I'ensemble des
societés a travers le monde. C’est une évidence
que ni les exhortations morales des guides reli-
gieux, ni les mesures dispersées des strateges
soc1o-econ0m1ques ou des décideurs politiques,
ne peuvent suffire a enrayer cette tragédie gran-
dissante. Le chomage nous met en demeure de
réexaminer les priorités des sociétés d’abon-
dance en Occident et dans 'hémispheére Nord,
4 commencer par le rouleau _compresseur du
developpement qui est congu _dans les seuls
termes positifs de performance économigue.
Nous en ressortons prisonniers du cycle tyran-

| s3

approche purement mi intellectuelle de la_protec-

U[Ac m0uvé//f/ Viston
C{U mdml{c

Nous avons maintes fois déclaré que la _g;g,g a
laquelle se confronte notre monde n’est pas, €
son essence, seulement ggglg)_i!lque Cette cnsc
s adrcsg;ahiagggdont nous_pensons et ima-
ginons le monde. Nous traitons notre otre planéte
dgﬁgmere inhumaine et sacrilége précisément
parce que nous échouons a la concevoir comme
un don hérité d’en-haut. Or il est de notre
devoir d’accueillir, de garder et de tr .mm.mure
ce don aux générations futures. Il en résulte
que, avant méme de pouvoir reg)gdm efficace-
ment les pmbicmes de notre environnement,
nous devons changer notre perception du
monde. A moins de quoi, nous traiterons des
symptémes, et non pas des causes. 11 nous faut

une nouvdh, vision du monde si nous désirons
vraiment « une ¢ terre nouvelle» (Ap 21 1).

Alors, faisons en sorte d dCMT un « espm
cucharistique » et un « ¢thos. ascetique» en I
conservant T lespm que “tout. dans la nature, :‘

| s



R A

Et Dieu vit que cela était bon

grand ou petit, a son importance «au sein de
I'entier univers et pour la vie du monde»  car
rien de ce qui existe n’est inutile ou indigne.
Faisons en sorte de nous considérer comme res-

ponsables.devant Dieu de tous les étres vivants
et pour la totalité de la creation naturelle: de
lraiter tout et tous avec vraie bienveillance et
soin extréme. C’est seulement ainsi que nous
assurerons aux générations futures un environ-
nement matériel ot la vie sera salubre et sereine.
Sinon, 'avidité insatiable de notre génération
s’érigera en péché mortel et aboutira a la des-

truction et a l'anéantissement. Cette avidite.
par-la méme, ménera 4 la spoliation de a géné-
ration immédiate de nos enfants. malgré notre
désir et notre prétention a leur léguer un avenir
meilleur. En fin de compte, c’est pour nos
enfants que nous devons comprendre en quoi
chacune de nos actions dans le monde a un
effet direct sur le futur de Penvironnement.

Telle est la source de notre optimisme.
Comme nous 'avons déclaré il y a quelques
années, a Venise, le 10 juin 2002. avec le
regretté pontife de I'Eglise catholique romaine,
le pape Jean Paul I1:

s |

Et Dieu vit que cela était hon

la visite que nous fimes 4 Rome lors de son
intronisation le 19 mars 2013 : lors de notre
rencontre a Jérusalem le 25 mai 2014, en sou-
venir du baiser de paix échangé sur les Lieux-
Saints par nos prédécesscurs d’heureuse
mémoire, le patriarche Athenagoras et le pape
Paul VI lors de notre invocation commune
pour la paix au Proche-Orient, place Saint-
Pierre le 9 juin 2014 lors de la visite qu’il
nous rendit en notre palais patriarcal du
Phanar, a Istanbul, les 29 et 30 novembre
2014. Dialogue dont, Lowué sois-tu, 'encyclique
du pape Frangois publiée au printemps 2015,
dit tout le caractére vivant et fraternel quant a
notre unité de pensée et d’action en vue de
«sauvegarder la maison commune ».
L’environnement naturel - ['air, P'eau, la
terre — est le bien non seulement de la présente
génération, mais également des générations
futures. Nous devons sincérement admettre
que humanité mérite mieux que le spectacle
qui s’étale sous nos yeux. Nous et, bien plus
encore, nos enfants, nos descendants avons
droit a4 un monde meilleur, plus clément et
plus clairvoyant. Un monde libre de la corrup-

o |

Une nouvelle vision du monde

Il n’est pas trop tard. L'univers VOUll:I par Dieu
dispose d’incroyables pouvoirs de guérison. En
une seule génération, nous pourrions reorienter
la terre au bénéfice de I'avenir de nos cnfa:ms.
Que Ia présente génération s'attelle a cette tache
dés maintenant, avec 'aide et la bénédiction de
Dieu.

Le méme sentiment anima une communi-
cation similaire et conjointe avec le pape
Benoit XVI, désormais émérite, lors de sa visite
officielle au patriarcat cecuménique, le 30 no-
vembre 2006

Face aux grandes menaces qui pésent sur

I'environnement, nous voulons exprimer notre
souci quant aux conséquences négati\«:esq pour
I’humanité et pour 'entiére création, qui peuvent
résulter d'un progrés économique et technolo-
gique qui n’admet pas de limites. En tant que
chefs religieux, nous considérons comme un de
nos devoirs d'encourager et de soutenir tous les
efforts faits pour sauvegarder la création de Dieu,
et pour léguer aux génératiqns futures un monde
dans lequel elies pourront vivre.

Ce méme souci habite le dialogue que nous
menons, depuis, avec le pape Frangois: lors de

]

Une nowvelle vision du monde

tion, de la violence et du sang, un monde géné-
reux et bienveillant. _

Pour ce qui est de notre avenir, il n’est que
I’amour gratuit, désintéresse et sacrificiel, qui
nous montre la voie.

Table des matiéres

En lisant le livre de la nature
La théologie orthodoxe et 'environnement
Des étres eucharistiques et ascétiques

Enseigner les jours de la création:
humains, végétaux et animaux

Interpréter la notion de péche

Conséquences sociales politiques et
économiques ‘

Une nouvelle vision du monde



